ISSN 1795-8181

WiderScreen.fi 3/2005
6.3.2006

Cronenbergin elokuvien
mielenfilosofisia
ulottuvuuksia

Antto livonen
fil.yo

mediatutkimus
Turun yliopisto

Tulostettavat versiot
- htm
- pdf

WiderScreen.fi 3/2005: Cronenbergin elokuvien mielenfilosofisia ulot...

screen .. ... ..

Cronenbergin elokuvien mielenfilosofisia ulottuvuuksia

Tarkastelen tdssd esseessd erditdi David Cronenbergin (s. 1943) elokuvia
mielenfilosofisesta nikokulmasta. Esseen punainen lanka on mieli-ruumis-ongelma
ja sen eri variaatiot. Cronenbergin science fictionia ja kauhua yhdistelevit elokuvat
sisdltdvit paljon tdtd problematiikkaa luotaavaa aineistoa. Elokuvissa nikyy
ohjaajan kahtiajakautunut intohimo toisaalta luonnontieteisiin, etenkin biologiaan,
ja toisaalta humanismiin, kirjallisuuteen ja kulttuuriteorioihin. Cronenberg ei jitd
olennaisia asioita mielikuvituksen varaan, vaan ne esitetdan liioitellun, tieteellisen
eksaktisti, sddstimattd katsojaa vastenmielisiltd yksityiskohdilta tai sekavilta
hallusinaatioiden rihmastoilta. Cronenbergin tyylid on kutsuttu "ruumiilliseksi
kauhuksi" tai "biologiseksi kauhuksi", koska hénen elokuviensa keskidssd on
jatkuvasti biologinen ihmiskeho ja sen muutos tai tuhoutuminen. Ruumis on
neuvottelujen ja taistelujen taustamaisema, véline ja aihe. Kauhu taas syntyy totutun
rajojen ylittdmisestd ja tuntemattoman kohtaamisesta. Nuo rajat ovat ihmisen ja
eldimen tai toisaalta ihmisen ja koneen vililld, mutta yhtd hyvin my0s hallitun ja
kaoottisen vililla.

Sekd pyrkimys rationaaliseen hallintaan ettd tuon hallinnan tai sen illuusion
romahdus aiheuttavat Cronenbergin elokuvissa vikivaltaisia, himmistyttivid ja
kauhistuttavia tapahtumasarjoja. Kontrollin menetys on monien kauhuelokuvien
kauhun 1ihde, mutta Cronenbergin erityinen teema on henkildiden kontrollin
menetys omaan kehoonsa — ja sen myotid usein myds mieleensd. Destruktiivinen ja
uhkaava muutos ei tule ainoastaan ulkoa, vaan my0s itsen sisédltd. Tamid teema
kontrollin katoamisesta resonoi mielestédni erdiden viimeaikaisten mielenfilosofisten
ja sosiaalibiologisten teorioiden kanssa, joita tulen esittelemdin. Niissd inhimillisen
vapaan tahdon ja tietoisuuden olemassaolo, sellaisina kuin ne tavallisesti
ymmirretiin, pyritddn radikaalisti kieltiméin luonnontieteelliseen maailmankuvaan
nojaten. Tillaiset ajatukset voivat vaikuttaa humanistisesti suuntautuneista
ihmisistd joko naurettavilta tai ahdistavilta — kuten Cronenbergin elokuvatkin.

Descartesin perinto

Cronenberg on viitannut haastatteluissaan useaan otteeseen 1600-luvun
ranskalaiseen filosofiin René Descartesiin ja timdn muotoilemaan dualismiin
mielen ja ruumiin vililld (Rodley 1992, 58, 79, 129). Descartes (1596—-1650) uskoi
maailman jakautuneen kahteen substanssiin, henkeen ja materiaan. Thminenkin
koostuu ndin ollen hdnen mukaansa kahdesta osasta, mielestd ja ruumiista, jotka
ovat vuorovaikutuksessa keskendidn. Sama idea on tietysti tunnettu jo ennen
Descartesia, mutta vasta hinen eksplikoituaan periaatteen se on tullut laajempien
filosofisten kiistojen kohteeksi. Descartes itse ajatteli mielen olevan itsendinen
olento, joka on ensisijainen ruumiiseen nihden, mutta joka aistii ja saa aikaan
toimintaa aivojen ja ruumiin vilitykselli. Monien filosofien mukaan kaksi
keskendin kommunikoivaa todellisuutta eivit kuitenkaan selitd mitdin, vaan vain
piilottavat todelliset filosofiset ongelmat, jotka liittyvit esimerkiksi vapaaseen
tahtoon tai kuoleman jilkeiseen eldmiédn. Descartesin kanta on kuitenkin
arkiajattelulle niin ldheinen ja rakas, ettd siitd on vaikea irrottautua: se tuntuu
intuitiivisesti oikealta. Useat uskonnot perustuvat uskoon sielusta, joka olisi
materiasta ja ihmisruumiista erillinen substanssi, ja joka voisi selvitd ruumiin
kuolemasta.

Mieli-ruumis-dualismista tekee ongelmallisen sen jako kahteen erilliseen aineeseen:
henkeen ja materiaan. Miten ndmi kaksi oikein voisivat vaikuttaa toisiinsa?
Luonnontieteen kehityksen myotd materiaaliset tapahtumat ovat saaneet lakinsa:
kaikki luonnossa vaikuttaisi toimivan tiukasti syyn ja seurauksen matemaattisia
lakeja noudattaen. Kemian ja fysiikan teorioiden avulla pystytddn ennustamaan
materiaalisen maailman tapahtumasarjoja aina vain tarkemmin. Evoluutiobiologia
puolestaan pyrkii selittdiméén elimén arvoitusta sokean luonnonvalinnan avulla,
lopulta nojautuen sekin fysiikan sdidntoihin. Tieteen kehityksen myo6td erillisten

1/9

ol

[takaisin]

Videodrome - tuhon ase

http://www.widerscreen.fi/2005/3/cronenbergin_elokuvien_mielenfilosofisia_ulottuvuuksia.htm



WiderScreen.fi 3/2005: Cronenbergin elokuvien mielenfilosofisia ulot... 2/9

tietoisten mielien olemassaolo on alkanut vaikuttaa yhd vain erikoisemmalta
ilmioltd, eikd sen selittimisessd ei ole tapahtunut suurtakaan kehitysti.
Perusdilemma on seuraava: Jos kaikki materiaalisessa todellisuudessa tapahtuu
determinististen  (pakottavien)  kausaalilakien = mukaisesti, —miten  jokin
ei-materiaalinen voisi vaikuttaa tapahtumien kulkuun rikkomatta luonnonlakeja? Ja
toiselta suunnalta: Jos ei-materiaalista henked ei ole, ja myds aivomme toimivat
ennustettavien lakien mukaisesti, miksi meistd ihmisistd sitten tuntuu siltid, ettd
olemme vapaasti valitsevia toimijoita? Meistd tuntuu intuitiivisesti selviltd, ettd
meidin sisdllimme asuu tietoinen ja ajatteleva henki, ja ettd silld on kyky antaa
asioille merkityksid, joita niilld ei olisi ilman tietoista tarkastelijaa.

Descartesin  jako pakottaa myds nykyfilosofit valitsemaan puolensa. Erdiden
mukaan mielen ja aivojen ilmitt ovat yksi ja sama asia eri tavoin tarkasteltuna.
Tédmd jaon kieltiminen oli jo filosofi Benedict Spinozan kanta: fysikaaliset ja
mentaaliset syyt toiminnan determinoijina ovat vain saman asian kaksi eri puolta
(Koistinen 1997, 51). Niin sanotut reduktionistiset suuntaukset, joissa vditetddn vain
materian tai vain hengen olevan olemassa, jattavit kaksiterdisen
mieli-ruumis-dilemman toisen sdilidn sivallukset huomiotta. Luottamus Descartesin
dualismiin on lopulta suosituin kanta ainakin arkiajattelussa huolimatta siihen
liittyvistd ongelmista. Vaikka psykologia ja sosiologia ovat ottaneet askeleita
yleisten kausaalilakien etsimiseen myds inhimillisestd kiyttdytymisestd ja
ajattelusta, ei niissdkdén ole kyetty tarttumaan kartesiolaisen jaottelun
ongelmakohtiin. Neuropsykologia (aivojen fysikaalisten ja mentaalisten ilmididen
yhteyden etsiminen) ja sosiobiologia (sosiaalisten ilmididen selittiminen biologian
avulla) ovat astetta pidemmailld mielen ja ruumiin yhteiseldmén tutkimuksessa.
Kuitenkin vaikuttaa siltd, ettd mielen arvoitus on jétetty liian hankalana filosofien —
ja taiteilijoitten — alueeksi.

Videodrome - tuhon ase

Mielen ja kehon sota

Cronenbergin mielikuvitusta kiihottavissa elokuvissa niemme monenlaisia versioita
kartesiolaisesta dualismista. Yhdistidvind teemana alkupédédn tuotannossa on kehon
kapina sitd kontrolloimaan pyrkivdd mieltd vastaan. Esimerkiksi Brood — vihan
Jjéalkeldiset (The Brood, 1979), Scanners — tappava ajatus (Scanners, 1980) ja
Videodrome (1982) kuvaavat mielen toimintojen ilmenemistd kehossa
vikivaltaisina ~muutoksina ja  syOvidnkaltaisina  kasvaimina.  Liioitellun
kirjaimellistamisen kautta Cronenberg aukaisee ndkyville subjektin suhteen
kehoonsa: mieli uskoo hallitsevansa kehoa, mutta toisaalta keho hallitsee myos
jossain médrin mieltd. Kdrpdsessd (The Fly, 1986) Seth Brundle todistaa mielen
ylivaltaa ruumiiseen: vaikka hédnen ruumiinsa muuttuu epédinhimillisemméksi
kirpdsmadisyyden lisddntyessid, hédn sdilyy yhd tietoisena subjektina. Toisaalta myos
hinen mielensd joutuu kdymdién ldpi mutaation, osin sidilyen, osin muuttuen, kun
hénestd tulee "Brundlekirpdnen". Subjektin olemuksesta tulee prosessi. Jopa
sulautuessaan epdorgaaniseen koneeseensa "Brundlekérpéstelepod” kykenee
inhimilliseen  toimintaan ja kommunikaatioon pyytdessddn  vapautusta
kdrsimyksistdén.

Scanners — tappava ajatus on hyvd esimerkki Cronenbergin elokuvissaan
esitteleméstéd mielen ja kehon sodasta. Elokuvateoreetikko Steven Shaviron mukaan
Scannersissa telepatia ei tavalliseen tapaan merkitse mielen vapautumista paikan ja
ruumiin rajoista, vaan "ilmentdd ajattelun vikivaltaista fyysisyyttd" (Shaviro 1993,
128). Mieli ei siis kykene irtautumaan ruumiista, vaan kumpikin on kivuliaasti
kiinnittynyt toisiinsa. Elokuvan "skannaajat” ovat ditiensd
raskauspahoinvointiliikkeen efemerolin  sivuvaikutuksena saaneet kyvyn
telepatiaan, voimakkaimmat jopa toisten kehojen vikivaltaiseen ohjailuun.
Piidhenkilo Cameron Valesta on tullut erakko, koska hédn kirsii ldhelld olevien
ihmisten ajatusten tunkeutumisesta hidnen péadhdnsd erdidnlaisten "ddnten"
sekamelskana. Laajentunut tajunta ei tuo hinelle nautintoa, vaan pahoinvointia.
Hinen psykopaattinen veljensd Darryl Revok puolestaan pyrkii luomaan
skannaajista uuden fasistisen yldluokan. Vale addiktoituu efemeroliin, joka auttaa
hiljentiméin telepaattiset ddnet, mutta samalla vie hinen telekineettiset voimansa.

Scannersin maailmassa mieli kykenee siis vaikuttamaan paitsi omaan ruumiiseen,
my0s ldhietdisyydelld olevien ihmisten ruumiisiin ja mieliin. Lisdksi Cronenberg
esittelee puhelinlinjojen vilitykselld tapahtuvan ihmismielen ja tietokoneen
yhdistymisen, kun Vale hakkeroi ajatuksen voimalla tietoja pahan suurkonsernin,
Consecin tietokoneesta ja saa lopulta koneen rdjdhtdmédin. Kamera panoroi
lahikuvassa tietokoneen sisustaa Valen imuroidessa aivoihinsa tietoa sen siséltd. On

http://www.widerscreen.fi/2005/3/cronenbergin_elokuvien_mielenfilosofisia_ulottuvuuksia.htm



WiderScreen.fi 3/2005: Cronenbergin elokuvien mielenfilosofisia ulot... 3/9

kuin Cronenberg tahtoisi korostaa ihmisaivojen ja tietokoneen yhtéldisyytti:
kummassakaan tapahtuvat ilmiot eivdt ndy pééllepdin itse laitteistossa, (harmaa
massa padkallomme sisdlld, transistorit ja piirilevyt tietokoneessa) vaan
merkityksellistd on vain informaation liike sisdin ja ulos — ja tietysti tietoisuus sen
omaaville olennoille itselleen. Tidssd elokuvassa tietokoneen tietoisuuden
mahdollisuutta ei monien muiden tieteiselokuvien tapaan oteta esille, mutta
ihmismielen ja tietokoneohjelmien yhtildisyys hardwaren ja "kéyttoliittymén"
eroista huolimatta tulee kylld ilmaistuksi.

Tietoinen sitkynukke

Mielen ja ruumiin erottelusta syntyvd ns. psykofyysinen ongelma on klassinen
paradoksi. Intuitiivisesti tunnemme olevamme subjekteja, joilla on haluja,
aistimuksia, ajatuksia ja kaiken keskuksena jokin mini, joka tuntuu sijaitsevan
jossain silmien takana. Tunnemme my®0s, ettd meilld on vapaa tahto, joka antaa
meille mahdollisuuden ajatella mitd haluamme ja kontrolloida ruumiillista toimintaa
mielemme avulla. Toisaalta nykyisen tieteellisen maailmankuvan mukaan maailma
koostuu vain yhdenlaisesta aineesta eli fyysisestd materiasta. Myos ihmisen keho ja
aivot rakentuvat tdstd samasta materiasta, ja siksi myos hinen aivotoimintonsa ovat
kausaalilakien determinoimia ja ndinollen periaatteessa ennustettavissa. Mitddn
henked ei ole varsinaisesti olemassa, vaan tietoisuus lienee vain monimutkaisten
aivoprosessien ihmisyksilossd synnyttimd kokonaisvaikutelma. Jos jokin toinen
henkitodellisuus olisikin olemassa, siitd ei voida saada mitddn tietoa, eivitkd
todellisuudet voi vaikuttaa toisiinsa, koska fysikaalinen todellisuus toimii
autonomisesti. Siksi mikddn "mieli" ei voi tuottaa mitdédn sellaisia tapahtumia, joita
ei olisi tapahtunut my9ds ilman tuon mielen tietoisuutta ja tahtoa.

Materialistinen tulkinta maailmasta tuntuu jéttdvin jotain olennaista selittdmatti. Jo
edellisessi tieteellisen maailmankuvan kuvailussa kiytetddn sanoja, jotka vihjaavat
tieteen késityskyvyn ulkopuolelle jddvddn maailmaan. Tietoisuus, tahto, mieli ja
vaikutelma ovat kaikki sanoja, joita ei voida selittdd luonnontieteellisin termein,
viittaamalla vain aivojen sdhkoisiin ja kemiallisiin tiloihin tai prosesseihin.
Kuitenkin ne ovat ihmisille intuitiivisesti kohtuullisen ymmérrettidvid kisitteiti.
Niin tiukka determinismi paitsi sulkee pois mahdollisuuden vapaaseen tahtoon, Viimeinen yhteys: The Dead Zone
myos jattdd selittimittd mielen fenomenaaliset ulottuvuudet, eli sen miltd tuntuu

olla tietoinen olento.

The Dead Zone -elokuvan (1983) maailmassa determinismii voi ylléttavillad tavalla
paeta. Cronenbergin tdistd ehkd eniten yliluonnolliseen kallistuva, Stephen Kingin
romaaniin perustuva elokuva kisittelee selvdandkemistd. Padhenkilo Johnny Smith
pystyy onnettomuuden seurauksena nikemédn kéttd koskettamalla toisten ihmisten
menneisyyden, nykyisyyden ja tulevaisuudenkin. Hidn huomaa kuitenkin myds
pystyvénsid vaikuttamaan joihinkin tapahtumiin: tulevaisuutta koskevissa niyissd on
mukana erdinlainen sokea piste, dead zone, joka ilmaisee, ettei asioiden kulkua ole
vield lyoty lukkoon. Pyristelyn jdlkeen Johnny taipuu noudattamaan omaa
kohtaloaan, Jumalan hinelle antamaa tehtdvdd, ja estdimdidn pienten ja
suurempienkin katastrofien tapahtuminen. Nidin hédn "valitsee" tulla vilikappaleeksi
ja ylhailtdpdin ohjailluksi, samalla kun hinen tehtidvidnsd on estdd vadjadméttoman
tapahtuminen.

The Dead Zone on kaikessa melankolisuudessaan kaunis antiikin predestinoitujen
tragedioiden ja Jeesus-myytin uudelleentulkinta. Samalla se heijastaa
determinismiin (tai kohtaloon tai johdatukseen) uskovan maailmankuvaa: tyyneys ja
moraalisuus eivit ole pakotettuja katoamaan, vaikka vapaan tahdon mahdollisuus
kiistettdisiin, vaan pdinvastoin ne voivat vahvistua. Elokuvan késite dead zone on
tulkittavissa téllaisissa satukertomuksissa vilttdméttoméksi ihmeeksi. Toisaalta se
on myOs mahdollista ajatella vertauskuvaksi siitd ihmeellisestd tunteesta, joka saa
meidit uskomaan, ettd toimiessamme ja valitessamme voisimme toimia ja valita
toisin. Voisiko determinismissi todellakin olla ihmismielen mentivid porsaanreikii,
jonkinlaisia dead zoneja?

Kontrollin menetyksen ahdistus

Vapaan tahdon mahdollisuuden kieltiminen determinismiin vedoten tuntuu paitsi
royhkedn antihumanistiselta, my0s moraalin vastaiselta. Jos ihmiselld ei ole
todellisuudessa vapaata tahtoa toimia, kuten haluaa, miten hintd voitaisiin pitdd
vastuullisena teoistaan ja rangaista hidntd pahoista teoista? Thmiset muuttuvat

http://www.widerscreen.fi/2005/3/cronenbergin_elokuvien_mielenfilosofisia_ulottuvuuksia.htm



WiderScreen.fi 3/2005: Cronenbergin elokuvien mielenfilosofisia ulot... 4/9

alkoholistien, narkomaanien tai mielenhdiridisten tapaan syyntakeettomiksi, koska
he eivdit voi itselleen mitddan. Vapaan ja kompulsiivisen, terveen ja sairaan
kdyttdytymisen ero katoaa, ja moraali menettdd viimeisetkin perustansa. Vai
menettaako?

On huomattava, ettd vaikka determinismi kiistetidn, vapaan tahdon olemassaolo on
yhti lailla vaakalaudalla. Indeterminismi nimittdin merkitsee sitd, ettd on olemassa
asioita, jotka tapahtuvat ilman syytd. Ei ole vilid, puhummeko fysikaalisten vai
mentaalisten syiden kausaatiosta: joko asioilla on syynsi, jolloin nuo syyt méaardavét
valinnat jo etukiteen, tai sitten asiat tapahtuvat sattumanvaraisesti, ylldttden ja
perusteettomasti (Koistinen 1997, 42-43). Kummassakaan tapauksessa ajattelevalla
subjektilla ei tunnu olevan mitddn varsinaista maéadrdysvaltaa lopulliseen
toimintaansa. Vaikka voisimmekin kontrolloida tekojamme tahdollamme, milld
voisimme kontrolloida tahtoamme? Ongelma tuntuu vain siirtyneen yhtd kerrosta
syvemmille. Se, etten pysty sanomaan halujeni todellista alkuperid, ei tarkoita, ettd
ne olisivat itse madrddmiini.

Cronenbergin elokuvassa Kylmdit vireet (1975) ihmisesti toiseen levidvit parasiitit
muuttavat kantajansa zombimaisiksi seksimaanikoiksi, Verenimijoissd (1976) taas
pidhenkilon levittimi tauti saa ihmiset raivohulluiksi. Jos otamme kovan linjan
deterministien ajatukset todesta, ndiden ihmisten toiminta ei oikeastaan muutu
vapaasta pakonomaiseksi, vaan "ohjelmointi" vain muuttuu toiseksi ja toista
biologista padmaddrid toteuttavaksi. Videodromessa Max Renn hallusinoi vatsaansa
videokasetteja nielevdn aukon, jonka avulla hintd voidaan kiskyttdd. Cronenberg
vihjaa monissa tdissdidn sosiaalisen paineen, instituutioiden ja suuryritysten valtaan
pientd ihmistd kohtaan. Elokuvissa Scanners — tappava ajatus ja Videodrome
vallan alaisuuden synnyttdmé ahdistus yltyy paranoiaksi asti. "Kehollistaessaan"
ahdistuksen ohjaaja tulee samalla sohaisseeksi alussa mainitsemaani
perustavanlaatuisempaan kysymykseen yksilon vallasta mihinkddn, edes omaan
kehoonsa ja mieleensi.

Seksuaalisuus, sairaus ja vikivalta ovat tyypillisid teemoja Cronenbergilld, koska ne
paljastavat ihmisen haavoittuvuuden ja haurauden. Hin ei ole kiinnostunut
terdksisistd supersankareista, jotka toimivat vain eskapismina kuoleman,
seksuaalisuuden ja vallan menetyksen tunteen tuottamia ahdistuksia vastaan.
Cronenberg itse on sanonut filosofiansa pohjana olevan ennemminkin karun
realismin kuin valheellisen optimismin: "If I can still find beauty and grace in
tears, that starts to be more real" (Rodley 1992, 20). Tamin vuoksi hin tahtoo
kulkea tarpeen vaatiessa ddrimmdiisyyksiin ja tarkkailla ennemminkin kuin esittdd
viitteitd.

Meemitartunta

Cronenbergin elokuvassa Kylmdit viireet tohtori Emil Hobbesin laboratorion seinéllid
on kyltti, jossa lukee: "Sex is the invention of a clever venereal disease", seksi on
ovelan sukupuolitaudin keksintdd. Hédnen kehitteleménsd parasiitti levidd juuri
sukupuolitaudin tapaan ja pakottaa ihmiset kéyttaytyméédn kuin seksimaanikot, jotta
saisi levittyd ihmisesti toiseen. Jos Hobbesin alkuperdinen tarkoitus onkin vihentdd
nykyihmisten ylirationaalisuutta, hénen parasiittinsa vie heiddt toiseen
adrimmadisyyteen, mielettdméédn ja tahdottomaan tilaan. Tohtorin nimi viitannee
filosofi Thomas Hobbesiin. Tdmid kuvasi yhteiskuntaa edeltinyttd luonnontilaa,
jossa vietit ja vékivalta hallitsivat onnettomia ihmisié.

Cronenberg on sanonut samastuvansa tdssd elokuvassa parasiittiin tai ndiden
infektoimiin ihmisiin, ja ettd Kylmadt vdreet ei siksi ole niinkédédn kauhistuttava kuin
kaunis ja hauska; hdn myos koettaa ymmirtdd elimédd "taudin ndkokulmasta"
(Rodley 1992, 82, 151). Susan Blackmore puolestaan koettaa kirjassaan Meemit —
kulttuurigeenit (2000) miettid, miltd maailma néyttdd "meemin silmin katsottuna"
(Blackmore 2000, 31). Hin nimittid miellekimppujamme ja toimintamallejamme
meemeiksi, ja rinnastaa ne geeneihin, joille elimin tarkoitus on vain itsekkédsti
kopioitua ja levittiytyd kantajasta toiseen. Blackmoren mukaan ihmisen
kulttuurievoluutio on tuonut maailmaan uuden kopioitujan, meemin, joita syntyy,
mutatoituu ja levidd ihmisten ajatuksissa ja kommunikaatiossa. Meemejé voivat olla
vaikkapa tavat solmia kravatti, kéytostavat, erilaiset hokemat ja uskonnot.
Oikeastaan kaikki kulttuurintuotteet mukaan lukien elokuvat sekd ihmisten mielissd
pyorivit asiat ja sanat ovat meemejd, erikokoisia ja -ikdisid kopioitujia. Blackmore
esittdd, ettd meemit olisivat myds tavallaan luoneet ihmiselle tietoisuuden, jotta ne
pystyisivit tehokkaasti varastoitumaan, kopioitumaan ja levidméddn. Meemit eivit

http://www.widerscreen.fi/2005/3/cronenbergin_elokuvien_mielenfilosofisia_ulottuvuuksia.htm



WiderScreen.fi 3/2005: Cronenbergin elokuvien mielenfilosofisia ulot... 5/9

ole aina hyodyllisid tai tarpeellisia sen paremmin geeniemme kuin meididn
itsemmekéddn kannalta. Itse asiassa ne voivat joskus olla jopa vahingollisia,
tautiviruksen tai parasiitin kaltaisia, aivan kuten jotkin geenitkin voivat olla riski
kantajilleen (ibid., 30-33.)

Meemi-kisitteen keksi biologi Richard Dawkins, joka koetti sen avulla
havainnollistaa uusdarwinistista teoriaansa itsekkdistd geeneistd luonnonvalinnan
yksikkond. Hin esitti, ettd kaikki kopioitujia sisdltdvidt systeemit toimivat
luonnonlain tapaisen "universaalin darwinismin" ohjaamana. Tdmén todistamiseksi
ei kuitenkaan olisi tarpeellista matkustaa toisille planeetoille etsimédn jotain
DNA:ta vastaavaa kopioitujajédrjestelmid, vaan tarkastella omaa jiljittelyyn ja
informaation siirtoon perustuvaa inhimillistd kulttuuriamme (Dawkinsin esipuhe
teoksessa Blackmore 2000, 18). Dawkins on puolustanut teoriaa, ettd eldvit olennot
ovat vain geenien eloonjadmiskoneita, joiden suojissa itsekkédt geenit "pyrkivét"
sdilymidin ja levidimidn. Geeneilld ei tietenkddn voi olla oikeasti mitdén
pyrkimyksid ihmisten tapaan. Ne vain ovat kopioitujia, ja siksi koko niiden
olemassaolo on itsen sidilytystd ja kopioitumista. Dawkinsin ndkemyksen mukaan
eldvit olennot siis ovat kdytdnndsséd vain geenien suojakseen rakentamia kuoria tai
kaupunkeja, joiden pddmiérit voidaan lopulta redusoida yksittdisten geenien
tavoitteeseen (oikeastaan olemukseen) kopioitua yhd tehokkaammin ja levitd yhéd
laajemmalle. Blackmoren mukaan meemit toimivat samojen periaatteiden mukaan.
Meemiteoria on kunnianhimoinen yritys redusoida ihmismielen ilmiot
deterministiseen, tieteellisesti havainnoitavaan materiaaliseen todellisuuteen.

Blackmore esittelee kirjansa lopussa eldimidntavan, joka meemien ja geenien
determinaatioon uskovan on loogisesti ottaen omaksuttava. Siind ihminen voi
stoalaisen tyynesti nauttia meemien virrasta aivojensa ldpi ja luottaa siihen, ettd
hinelld ei itse asiassa voi olla vapaata tahtoa tai mitdin tarkoitusperii, jotka olisivat
perusteltavissa niiden itsensd ulkopuolelta. Tdmid kuulostaa jotenkin karmivalta.
Vaikka Blackmore olisikin oikeassa, onko meemiteorian meemié jarkevid levittdd,
jos se johtaa tuollaiseen moraalin, arvojen ja perinteisen ihmisyyden
mahdollisuuden kieltidviin elimédntapaan? En usko, mutta sekd meemiteorian ettd
Cronenberg-elokuvat voi mielestdni nihdd merkkind muutoksesta ajattelutavoissa,
jotka koskevat minuutta, kulttuurin ja yksilon suhdetta seki todellisuuden luonnetta.

Zombeja oomme kaikki?

Kauhuelokuvien vakiohahmoihin kuuluvat zombit. Zombi on kuollut ihminen, joka
on herdnnyt eloon. Se ei ole vampyyrin tapaan tietoinen itsestddn, vaan enemménkin
unissakévelijd, jolla on jokin kauhistuttava padmiérd. Useimmiten se on tappaa ja
syodi eldvit ihmiset. Vaikka Cronenbergin elokuvista yhdessikién ei ole zombeja,
niitd muistuttavat enemmén tai vihemmén tartuntatautien, parasiittien ja
skannauksen sidtkynukkemaiset uhrit, narkomaanit Erottamattomissa (Dead
Ringers, 1988) ja Alastomassa lounaassa (Naked Lunch, 1991) sekd turtuneet
seksiaddiktit Crashissa (1996). Filosofi Daniel Dennett puolestaan esittelee zombin
kiintoisana tietoisuuden filosofian késitteend: se on henkilo, joka vaikuttaa
ulkoisesti ja kdyttdytymiseltdin pienintd piirtoa mydten aivan tavalliselta ihmiseltd,
mutta onkin todellisuudessa pelkkd konemainen ruumis vailla itsetietoista
tarkkailijaa (Dennett 1999, 90). Tietoisuus on tietyssd mielessi tidlloin vain katsojan
silmissd. Romerolaisia ihmissydjdzombeja enemmin téllainen zombi muistuttaa
erditi Cronenbergin henkilohahmoja, joiden subjektius katoaa addiktiuden alle,
mutta jotka silti toimivat ulkoisesti (ja ehkd omasta mielestiddnkin) omien halujensa
mukaisesti. Susan Blackmore néyttdd aivan vapaaehtoisesti samastuvan filosofisen
zombin asemaan.

Kauhuviihteen perinteiset zombit ovat kuollutta ainetta, joka on herdnnyt henkiin.
Tami on karmivaa, mutta onko tdssd oikeastaan mitddn niin kummallista? Kaikki
eldiméd on syntynyt elottomasta materiasta: virukset, alkueldimet, kasvit, eldimet,
ihmiset. Eldvd aine ei eroa atomitasolla tarkasteltuna elottomasta mitenkéin. Silti
eldmissd on ajateltu olevan jotain erityistd ja mystistd. Kdrpdnen-elokuvassa Seth
Brundlen tdytyy opettaa teleporttauksesta vastaavalle tietokoneelleen eldvin
aineksen — lihan — erityispiirteitd, ennen kuin eldvén olennon siirto onnistuu. Niin
Kirpdsessd kuin todellisuudessakin geeneihin varastoitu informaatio on tuo eldmén
erikoispiirre ja samalla avain eldmin eteenpdin siirtimiseen tai kopioimiseen. Ne
ovat kuitenkin itse vain kemiallisia yhdisteitd ilman mitdin taianomaista
eliméinvoimaa.

Blackmore on ottanut tehtdvikseen ottaa luoti vastaan determinismiin ja

http://www.widerscreen.fi/2005/3/cronenbergin_elokuvien_mielenfilosofisia_ulottuvuuksia.htm



WiderScreen.fi 3/2005: Cronenbergin elokuvien mielenfilosofisia ulot... 6/9

meemiteoriaan skeptisesti suhtautuvilta. Hinen mukaansa (kirjistden) jos kerran on
ilmeistd, ettd meitd ei erota zombeista mikéddn, olkaamme sitten zombeja.
Ruumiimme koostuu hengettomistd materiasta, tietoisuutemme on vain aivojemme
ja itsekkdiden meemien luoma harhakuva, ja kommunikaatiomme perustuu
aiemmin opitun materiaalin uudelleenkoostamiseen aiemmin opituilla tavoilla.
Olemme vailla mitdédn erityisti omaa tahtoa olevaa eldvdd materiaa. Tdmi voi olla
jonkun mielestd vastaus mieli-ruumis-ongelmaan, mutta tietoisuus vaikuttaisi
sittenkin olevan enemmén kuin vain aivojen sihkokemiallista toimintaa. On todella
hankalaa uskoa, ettd oma mind ja oma mieli olisivat aivoissa tapahtuvien
sdhkopurkausten ja kemiallisten prosessien sivutuote. Kenties asiaa voisi koettaa
mieltdd tietokoneanalogian avulla: aivot ovat tietokoneen laitteisto, mieli taas sen
ohjelmisto. Tdm#d on tietenkin kehdmadistd: ohjelmiston ymmértimiseen
"ohjelmistoksi" eikd vain ruudulla ndkyviksi vélkihtelyksi tarvitaan mieli. Dennett
on kutsunut tietoisuutta moniajoon perustuvaksi "virtuaalikoneeksi", jollaisia
tietokoneohjelmat ovat: eividt mitddn materiaalista, mutta kuitenkin materiaan ja
mekaaniseen toimintaan perustuvia (Dennett 1999, 237-247).

Identiteetti kehoissa ja kertomuksena

Cronenberg esittelee elokuvassa Erottamattomat jilleen uuden poikkeaman
ruumis-mieli-jaottelussa. Tdlld kertaa kyse on yhdestd mielestd kahdessa ruumiissa.
Yhden niyttelijdn, Jeremy Ironsin esittimit identtiset kaksoset Beverly ja Elliot
Mantle tyoskentelevit ja tutkivat yhdessd gynekologian klinikallaan. He jakavat
kaiken, myos seksikumppaninsa ja lddkeriippuvuutensa. Eksentristen kaksosten
identiteettiongelma ja sisdiset skismat repeytyvit auki, kun Beverly rakastuu Claire
Niveau -nimiseen potilaaseen. Beverly tahtoisi irrottautua veljesten muodostamasta
yksikostd, mutta kumpikaan ei tahdo pysyd kasassa ilman toista. Veljespari
sairastuu iké@én kuin skitsofreniaan, jossa mieli jakautuu vékivalloin itseniisiin osiin
ruumiin séilyessd yhtendisend: tuntuu, kuin nimenomaan Beverlyn ja Elliotin kehot
vetdisivit toisiaan puoleensa riippumatta henkisen tason erimielisyyksistd. Keho luo
identiteetin mielelle, se on erdidnlainen muistilappu, joka kertoo meille, keitd
olemme. Mantle-veljesten keho muodostuu kahden erillisen osan yksikostd, jota
hallinnoi kaksi mieltd. Ristiriidat johtavat lopulta itsetuhoon, jossa veljekset
koettavat symbolisesti irrottaa itsensé toisistaan kirurgisilla toimenpiteilld: henkinen
irrottautuminen ei voi onnistua vahingoittamatta myos yhteistd ruumista.

Daniel Dennett esittelee Tietoisuuden selitys -teoksessaan erikoisia tapauksia,
joiden avulla voidaan hidnen mielestdéin 16ytdd vihjeitd tietoisuuden luonteesta.
Monipersoonaisuushéiridiselld ihmiselld vaikuttaa olevan kaksi tai useampia
minuuksia, jotka vuorottelevat tietoisuuden hallitsijoina ja joilla on oma nimensa ja
elimikertansa (Dennett 1999, 467). Toisaalta tunnetaan my0s ainakin yksi tapaus,
jossa identtisilld, yhdessd eldvilld kaksossisarilla on yhteinen minuus hieman
fiktiivisten Mantle-veljesten tapaan. Dennettin mukaan "[j]otkut heiddn kanssaan
tekemisissd olleet vdittdvdit, ettd luonnollinen ja tehokas taktiikka, joka syntyi kuin
itsestdidn, oli kdsittdd heidat ennemminkin hidneksi" (ibid., 470). Dennett vertaa
erikoisen "erottamattomia" (!) kaksossisaria siamilaisiin kaksosiin, jollaisiksi
Erottamattomien padhenkilotkin itsedédn kuvailevat ja fantasioivat.

Dennettille erikoiset mielen ja ruumiin suhdeluvut ovat osatodiste siitd, ettd minuus
on abstraktio, "kerronnallisen painovoiman keskipiste" (Dennett 1999, 477), jonka
olemassaolo perustuu kerronnan pysyvyyteen. Se voisi olla kuolematon vain, jos se
onnistuttaisiin tallentamaan ja siirtiméén tietokoneohjelman tapaisena informaation
kokonaisuutena johonkin toiseen "tietokoneeseen" aivojen kuollessa. Dennettin
mukaan minuuden "kertomus voisi teoriassa eldd mddrdttomdsti ja siirtyd
ilmaisuvilineestd toiseen, ldhetettynd (periaatteessa) yhtd helposti kuin iltauutiset
Jja varastoituna loputtomasti pelkkdnd informaationa" (ibid., 479). Tami kuulostaa
etdisesti tutulta. Videodromen tohtori Brian O’Blivion videolle siirrettyine
elimineen tulee ensimméisend mieleen, mutta myds hinen esikuvinaan toimineet
postmodernit mediateoreetikot McLuhanista Baudrillardiin.

Ruumiina olemisen tuska

Steven Shaviro kiyttdd poleemisesta elokuva- ja kulttuuriteoriaa késittelevistd
teoksestaan The Cinematic Body (1993) yhden luvun Cronenbergin elokuville.
Shaviron mukaan Cronenbergin "lihan uudelleenjérjestelyt” rikkovat perinteisid
binaarisia vastakkainasetteluja ja erotteluja, joista tdrkein on mielen ja kehon

http://www.widerscreen.fi/2005/3/cronenbergin_elokuvien_mielenfilosofisia_ulottuvuuksia.htm



WiderScreen.fi 3/2005: Cronenbergin elokuvien mielenfilosofisia ulot... 779

vilinen. Hén viittdd, ettd Cronenberg pyrkii dekonstruoimaan kartesiolaista
dualismia puolustaen spinozalaista parallelismia mielen ja ruumiin vélilld. Shaviron
mukaan ldnsimainen postmoderni kulttuuri on kartesiolaisempi kuin se haluaisi
tunnustaa, ja haluaa kiihkedsti kieltdd materialiteetin seki erottaa ajatuksen lihasta.
Postmoderni ideologia varjelee Descartesin myyttistd autonomista, ajattelevaa
subjektia uudenlaisella, piilotetulla tavalla: tekstistd on tullut uusi sielu.
Cronenbergin elokuvat kieltidvit sen sijaan postmodernin myytin tekstuaalisesta tai
merkityksen autonomiasta ruumiillisuuden ja materiaalisuuden
ensisijaistamisellaan. Cronenbergin elokuvien erdisti kohtauksista tekee niin
epamiellyttdavid niiden paljas biologisuus, joka on riisuttu kaikesta symbolisesta ja
arkkityyppisestd merkityksestd. Suuret kertomukset hyvistd ja pahasta tai myytit
pelastuksesta eividt ole meitd lohduttamassa, vain alistettu keho kiduttavine
haluineen on jid4nyt jéljelle (Shaviro 1993, 128-130.)

Shaviron mukaan Cronenberg vastustaa perinteisen elokuvan tapaa ohjailla ja
kaunistella halujamme ja niiden tdytdntoonpanoa painottamalla ruumiin
kouriintuntuvia aspekteja ja korostamalla kulttuurimme epdmukavaa oloa
suhteessamme materiaan. Erdiden kriitikkojen vastenmielisyys Cronenbergin
elokuvia kohtaan kertoo Shaviron mielestd ndiden omista ruumiillisista fobioista, ei
Cronenbergin oletetusta ~ vihamielisyydestd  esimerkiksi vapaamielistd
seksuaalisuutta kohtaan. Shaviron mukaan "ruumiina olo" voi tuottaa ihmiselle
epavarmuuden ja ahdistuksen tunteita, joita on koetettu lievittdd kahdella tavoin.
Vasemmisto-freudilaiset, humanistiset ajattelijat ovat haaveilleet hyvdn ihmisissd
pddsevidn vallalle, kun yksilot ja yhteisot vapauttavat torjutut halunsa.
Konservatiiviset oikeistomieliset taas ovat vaatineet rajojen ja status quon
sdilyttdmistd perisyntisen, essentiaalisesti pahan ihmisen aisoissa pitdmiseksi.
Molemmat tavat ovat kuitenkin toivotonta idealisointia halujen ja lihan
vastaansanomattoman olemisen edessd. Cronenbergin radikaali skeptisyys
kumpaakin tapaa kohtaan ja hidnen tyylinsd kirjaimellistaa se artikuloivat paon
mahdottomuutta: olemme lihaa, halusimme tai emme, ja sen kautta aina valttdmétti
my0s osa yhteiskuntaa ja sen valtarakenteita (Shaviro 1993, 133-135.)

- - a5
Videodrome - tuhon ase

Uusi mediateknologiakaan ei mahdollista vapauttavaa transsendenssid "ulos"
lihasta, vaan mahdollistaa vain uusia kontrollin muotoja. Kommunikaatio on
rauhallisen aistimisen sijaan vikivaltaista ulkopuolen tunkeutumista sisépuolelle
(Shaviro 1993, 137), kuten skannaaminen Scanners — tappavassa ajatuksessa tai
elivin videonauhan tyontiminen Max Rennin vatsaan Videodromessa.
Cronenbergin  elokuvat  tuntuvat tukevan tdtdi kuvaa kommunikaation
vikivaltaisuudesta my0s omilla eksessiivisilld ja #ddrimméisen graafisilla,
vatsanpohjassa tuntuvilla efekteilldin. Videodromen lopussa esitetty iskulause
"uudesta lihasta" ("the new flesh") on Shaviron mielestd moniselitteinen (ibid., 142).
Cronenberg tarjoaa siind utopian uudesta olemisen tavasta, jossa voi vapautua
perinteisestd materiaalisuudesta ja sosiaalisen kontrollin alaisuudesta uuden
teknologian avulla. Tai ehkd kyse on sittenkin vain Max Rennin uudesta, téilld
kertaa itsetuhoon johtavasta sairaasta ohjelmoinnista. Elokuvan lopussa Max tekee
(tai hallusinoi tekevinsd) itsemurhan, ja kuva pimenee. Siirtyikd hin jonnekin,
muuttuiko hin joksikin muuksi, vai lakkasiko hidn vain olemasta? Ehki télld ei ole
eroa. Cronenberg itse utopioi haastatteluissaan erdéinlaisesta uudesta lihasta: hin
haaveilee enemmén tai vihemmén tosissaan kyvystd mutatoida tahdon avulla omaa
ruumista esimerkiksi kasvattamalla kolmas kisi tai kehittdmilld uusia ja
uudenlaista nautintoa tuottavia sukupuolielimid (Rodley 1992, 82).

Shaviro jatkaa vield Cronenberg-tulkintaansa pohtimalla timin subjektikédsitysti.
Shaviron mielestd niin Videodromessa kuin Kdirpdnen-elokuvassakin péddhenkilén
subjekti muuttuu toimijasta kokijaksi ja tarkkailijaksi, joka ei omista mielihalujaan
tai ruumistaan ainakaan ulkopuolisia paremmin (Shaviro 1993, 144-145). Kun
Videodromessa ulkopuolinen, joka tunkeutuu Maxiin kehon kautta, on
institutionaalinen valta, Kdrpdsessd se on kédrpanen hyonteisgeeneineen. Hirvio ei
pysy téysin itsen ulkopuolella, muttei ole myoskdidn vain subjektista itsestddn
lahtoisin, ja siksi sitd on vaikea mdiiritelld miksikddn. Kauhun lihde on tdmé
outouden ldheisyys, jota emme voi paeta; koemme tuntemuksia ilman merkitystd
(ibid., 146, 149). Biologinen ja materiaalinen maailma ei vain levittiydy
ympirillimme: me olemme ruumistamme ja mieltimme my&ten osa sitd, eikéd
mitdidn aitoa pakokeinoa ole. Dennettin ja Blackmoren teoriat puoltavat nikemysti
subjektista tarkkailijana, jonka tuntemus aktiivisesta roolistaan kehonsa ja
ajatustensa kontrolloijana on lopulta vain miellyttavé illuusio.

Koneihmisten yhteiskunta

http://www.widerscreen.fi/2005/3/cronenbergin_elokuvien_mielenfilosofisia_ulottuvuuksia.htm



WiderScreen.fi 3/2005: Cronenbergin elokuvien mielenfilosofisia ulot... 8/9

Scott Bukatman on kisitellyt postmodernia kulttuuria varsin kokonaisvaltaisesti
science fictionin avulla teoksessaan Terminal Identity (1993). Hin muistuttaa
Sigmund Freudin ajatuksesta, jonka mukaan ihmiskunta on kokenut kolme egoaan
murskaavaa shokkia. Ensimmadinen oli kopernikaaninen vallankumous, joka heitti
maapallon  keskipisteestd ~maailman laidalle, toinen Darwinin teoria
luonnonvalinnasta, joka laski hidnet muiden eldinten joukkoon, ja kolmas Freudin
oma teoria, joka alitajunnan teoriallaan teki epduskottavaksi ajatuksen itsedén tdysin
hallitsevasta subjektista. Neljds shokki olisi sitten (Bukatman lainaa tidssd Bruce
Mazlishia) ihmisen ja koneen vilisen erottelun poistamisen prosessi, joka on jo
alkanut, ja toimii postmodernin kulttuurin metanarratiivina (Bukatman 1993, 8).

Bukatman tulkitsee nykyihmisen suhdetta teknologiaan siten, ettd samalla, kun
ihmiset janoavat teknologian mahdollistamaa vallan lisdysté, he samalla pelkédavét
vallan ja inhimillisen kontrollin menetystd teknologialle (Bukatman 1993, 5).
Cronenbergin elokuvat loppuvat usein pdihenkilon vikivaltaiseen kuolemaan.
Tulkitsijasta riippuu, merkitseekd tdméd varoitusta yhteiskunnan ja sen jidsenten
tuhosta inhimillisen ja epdinhimillisen rajojen samentuessa, vai konservatiivisen ja
rajoittavan nyky-yhteiskunnan rangaistusta kontrolloivia rajoja ylittiméaén pyrkiville
yksildille. Cronenberg itse on sanonut, ettei hin usko kenelldkéén olevan kontrollia,
ei edes medialla: "Nobody’s in control. There is only the appearance of control"
(Rodley 1992, 67). Toisaalta meiddt on hidnen uskoakseen tuomittu vapauteen ja
kukaties toivottomaan taisteluun maailman ja todellisuuden hallinnasta, ja meiddn
tulisi "olla kekseliditd ja mennd ddrimmdiisyyksiin", vaikka se olisi vaarallistakin
(Rodley 1992, 67).

Olemmeko todellakin uuden aikakauden, uuden maailmankuvan vallankumouksen
adrelld, josta Cronenbergin elokuvat ovat yksi oire? Maa ei endd ole maailman
keskipiste, ihminen ei endd ole luomakunnan herra, eikd ihminen ole tietoinen
kaikista motiiveistaan. Kenties seuraava askel on, linjassa Bukatmanin ja Mazlishin
esityksen kanssa, ihmisten vapauttaminen vapaan tahdon illuusiosta. Me emme
valitse, meille tapahtuu valintoja. Talousjérjestelmi, sosiaaliset jirjestelmit, geenit,
meemit, tieteen ja teknologian padmadraton, vidjaamaiton ja omalakinen eteneminen
sekd kehossamme ja aivofysiologiassamme tapahtuvat ilmitt determinoivat
elimédnkulkumme ja ajatuksemme. Ajatus vapaasta tahdosta on ehké vain uskonnon
tapainen irrationaalinen lohduttaja, joka pitdéd yhteiskunnan ja subjektin illuusioita
kasassa. "Jos Jumala on kuollut, kaikki on sallittua" viitti Dostojevskin Aljosha
Karamazovin veljeksissd. Alastoman lounaan alun motossa on tdstd variaatio:
"Mikdicin ei ole totta. Kaikki on sallittua." Ehkd muutosta pelkédédvien ajatuskulku
seuraa samoja reittejd: "Jos vapaata tahtoa ei ole, kaikki on sallittua." Tulisiko
meidin siis seurata rationaalisuuden ja tieteen polkua hitkdhtdmittd sen varrella
odottavia ylléttdvid seurauksia aiemmalle maailmankuvalle, vai onko d4rimmiinen
raja jo saavutettu?

Shaviro vastaa:"But let us not mourn the disappearance of those promises of
redemption and transcendence, which were never anything more than pacifying
myths, or devices of social control" (Shaviro 1993, 149). Dennettin mukaan
tietoisuutta ja minuutta koskevilla mysteereilld on suojelijansa, jotka pelkédédvét
arvojen, moraalin ja taianomaisuuden katoamista, kun astumme "tajunnanjilkeiselle
aikakaudelle" tietoisuuden paljastuessa "materian liikkeeksi". Hdn uskoo kuitenkin,
ettd mysteerien paljastuessa "[e]mme havaitse mitddn ihmettelyn vihenemistd:
pdinvastoin  kohtaamme syvempdd kauneutta ja hdikdisevimpid ndkymid
maailmankaikkeuden mutkikkuuteen kuin mysteerin suojelijat koskaan osasivat
arvata" (Dennett 1999, 37).

Ruumis ja mieli, siamilaiset kaksoset

Entéd aiemmin mainittu piilokartesiolaisuus, joka etsii kirjallisuudesta, elokuvista ja
muusta merkityksid luovasta tyostd todisteita tietoisen hengen olemassaolosta ja
kuolemattomuuden mahdollisuudesta? Cronenbergin auteuristinen aura tuntuisi
ironisesti houkuttavan tillaiseen "hengen pelastukseen", vaikka hidnen elokuvansa
julistavat ruumiina olemisesta paon mahdottomuutta. Cronenberg-elokuvat kertovat
spinozalaisen ykseyden karuudesta: ruumis ja mieli ovat erottamattomasti kiinni
toisissaan kuin siamilaiset kaksoset. Elokuva on késitteend kuitenkin aina jotain
enemmin kuin materiaalinen filmikela, se on informaation (vai hengen?) liikettd
materian vilitykselld. Jos otamme Cronenbergin, Blackmoren ja Dennettin sanoman
vastaan aivan vakavalla naamalla, voi humanistinen elokuvan tai yleensékin
kulttuurin tutkimus tuntua pohjimmiltaan merkityksettomailtd. Hengentuotteiden

http://www.widerscreen.fi/2005/3/cronenbergin_elokuvien_mielenfilosofisia_ulottuvuuksia.htm



WiderScreen.fi 3/2005: Cronenbergin elokuvien mielenfilosofisia ulot...

ISSN 1795-8161

tutkiminen uskomatta jonkinlaiseen henkeen ja merkityksiin on nimittdin hankala
pala. Ehkid tédssdkin tulisi rikkoa raja, nimittdin raja kartesiolaisuuden ja
spinozalaisuuden vililli. Téllainen toisen potenssin spinozalaisuus merkitsisi
hengen suvaitsemista materian rinnalla toimivana teoreettisena apuvilineend, mutta
sen myontdmistd, ettd materiasta erillistd henked ei ole konkreettisesti olemassa,
mité ikind se sitten tarkoittaisikaan.

Bukatmanin mielestd Cronenbergin vika ei ole, kuten jotkut kriitikot ovat véitténeet,
hinen kieltdytymisensi valita puoltaan henkisyyden ja ruumiillisuuden vililld, vaan
hidnen epdonnistumisensa 10ytdd positiivisia puolia kummastakaan puolesta,
steriilistd epafyysisyydestd tai hiiritsevin ruumiillisesta fyysisyydestd (Bukatman,
84-85). Cronenbergin vastaus, jos sellaista tarvitaan, 10ytyy uskoakseni hinen
mustasta huumoristaan ja leikkimielisyydestdin. Bukatman taitaa ottaa ohjaajan
liian tosissaan. Cronenbergille elokuvat ovat, huolimatta vakavista aiheistaan ja
kauhistuttavista kuvistaan, ennen kaikkea leikkid: leikkid ajatuksilla, kuvilla,
adnilld ja sanoilla. Ne eivit ole vain ahdistavia, vaan myds puhdistavia.

Ohjaajan sanoma tuntuu olevan, ettd sittenkin tdmé kaikki on eldméi ja sitd paitsi
suunnattoman kiehtovaa kaikessa kauhistuttavuudessa, kaunista melankoliassaan.
Asiat tapahtuvat vidjadmattd, ikdan kuin ulkoapdin ohjattuna, mutta silti mielen ja
ruumiin halut tuntuvat voimakkaina; olemme kiinnostuneita oman elimiamme
tarkkailijoita lukittuna pddmme sisdidn. Cronenbergin parhaita puolia on, ettd hin
onnistuu saamaan banaalin, kylméin ja koneellisen vaikuttamaan yhtd aikaa
mystiseltd, kuumalta ja eldviltd. Cronenberg tallentaa sen miltd elimi tuntuu.

Antto Ilvonen WiderScreen.fi 3/2005

Léahteet

Blackmore, Susan (2000), Meemit — kulttuurigeenit. Suom. Osmo Saarinen. Helsinki:
Art House Oy.

Bukatman, Scott (1993), Terminal Identity. The Virtual Subject in Postmodern Science
Fiction. Durham and London: Duke University Press.

Dennett, Daniel C. (1999), Tietoisuuden selitys. Suom. Tiina Kaartamo. Helsinki: Art
House Oy.

Koistinen, Olli (1997), Mitd on valinnan vapaus? Teoksessa Juha Riikkd (toim.):
Filosofia. Kisitteellisen ajattelun perusteita. Kuopio: Kustannusosakeyhtié Puijo,

39-60.

Rodley, Chris (ed.) (1992), Cronenberg on Cronenberg. London & Boston: Faber and
Faber.

Shaviro, Steven (1993), The Cinematic Body. Minneapolis & London: University of
Minnesota Press.

© WiderScreen.fi 6.3.2006

Wid er arkisto toimitus palaute

http://www.widerscreen.fi/2005/3/cronenbergin_elokuvien_mielenfilosofisia_ulottuvuuksia.htm

9/9




